
11

David – die heilende Kraft der Musik	
Wolfgang W. Müller

Bevor die alttestamentlichen Berich-
te zur Musikpraxis Davids betrachtet 
werden, sollen in einem ersten Ein-
stieg einige Grundzüge der Musik in 
der Bibel nachgezeichnet werden. 
Jede Kultur kennt eine enge Verbin-
dung zwischen Religion und Musik. 
Die Musik begleitet Riten, ist fester 
Bestandteil liturgischer Performance. 
Die genaue Musikpraxis im Alten 
Testament kann nicht mehr rekon-
struiert werden, mit der Zerstörung 
des Tempels 70 n. Chr. hat man keine 
historischen Quellen mehr. Lesen wir 
in den Bibelübersetzungen von Ins-
trumentennamen wie z. B. der Harfe 
Davids, so kann man nicht von einem 
neuzeitlichen Instrumentenverständ-
nis ausgehen (historisch müsste man 
für Harfe etwa kinor /Leier lesen). Die 
Rede von  „Psalter und Harfe“ ent-
springt einer Übersetzung aus dem 
Griechischen, die sich nicht für den 
historischen Instrumentenbestand 
interessierte.
Für das Alte Testament wird die Musik 
als eine Form der Gottes- und Welt-
beziehung verstanden, die durch das 
(gemeinschaftliche wie persönliche) 
Gebet entsteht. Die Kraft der Musik, 
die sich in Tönen, Klängen, Rhythmen 
und Melodien zeigt, hat für das Alte 
Testament eine konstitutive Bedeu-

tung inne. Die Geschichte der Mu-
sik im Neuen Testament reiht sich 
in diese Auffassung ein und betont 
– gerade in der neutestamentlichen 
Briefliteratur – die Bedeutung der 
Musik und des Gesangs für den ge-
meinschaftlichen Gottesdienst. Die 
Musik der Kirche hat von alters her 
einen unüberbietbaren Anteil an der 
Bibelauslegung in theologischer wie 
geistlicher Sicht. Allgemein gilt, dass 
weder Altes noch Neues Testament 
eine mythologische Herkunft der Mu-
sik kennen.  
Nach diesen einleitenden Bemerkun-
gen kann auf die Person Davids als 
Musiker und Sänger eingegangen 
werden. Dabei ist zu beachten, dass 
wir im Alten Testament zwei Erzähl-
traditionen über Leben und Werk 
Davids kennen: zum einen den König 
und Krieger David, zum anderen den 
Sänger und Musiker. In der jüdischen, 
christlichen und muslimischen Tra-
dition wird David als das Idealbild 
musikalischen Selbstverständnisses 
der drei monotheistischen Religio-
nen betrachtet. So spricht der Talmud 
von Davids poetischer und musikali-
scher Genialität, für den griechischen 
Kirchenvater Johannes Chrysostomos 
steht er – in Verbindung mit Ps 41 – 
als Beispiel und Modell, wie sich die 



12

Betenden im Tempel oder Gotteshaus 
zu verhalten haben. Die muslimische 
Traditionslinie rühmt Davids (Dâ’ûd) 
schöne Stimme, die Gott allein für 
ihn geschaffen hat. Ebenso erwähnt 
wird die therapeutische Wirkung der 
Musik.
In den alttestamentlichen Schriften 
verdient die Überführung der Bun-
deslade durch David (2 Sam 6; 1 Chr 13) 

besondere Beachtung. Bei diesem 
Anlass werden Instrumente genannt, 
die während der liturgischen Pro-
zession getragen und von Frauen 
gespielt wurden. In der jüdischen 
wie christlichen Rezeption wird der 
Psalter David zugesprochen; zu Be-
ginn eines Psalms werden als Wid-
mung  „Von David“, Ps 70,1, oder  „Ein 
Psalm Davids“ (Ps 143,1) und die Inst-
rumente (z. B. Ps 150) genannt. Die Psal-
men als „Konfliktgespräche mit Gott“ 
(Bernd Janowski) umfassen in Wort 
und Klang alle menschlichen Exis-
tenzfragen (Bitte, Klage, Lob …). Der 
Musikwissenschaftler Johann Hinrich 
Claussen nennt die Psalmen  „gesun-
gene Gebete“.
Um 1000 v. Chr. findet man in der 
alttestamentlichen Literatur eine 
herausragende Figur: David, der 
„Vielgeliebte“, herrschte über 40 Jah-
re als König und gründete eine Dy-

nastie, die noch viele Generationen 
nach ihm herrschen würde. Er gilt für 
das Judentum als Figur des messia-
nischen Königs. Seinen politischen 
Aufstieg verdient sich der begabte 
Hirtenjunge durch seinen Gesang 
und sein Leierspiel. Diese Musik ver-
hilft König Saul zu einer Besserung 
seiner Depression. Die Erzählung von 
David als Musiktherapeut des älteren 
Königs Saul nimmt ein Motiv der Wir-
kungsgeschichte auf, die sich in allen 
Religionen und Kulturen (wieder)fin-
det: Musik heilt Kranke. 
Einige bekannte Beispiele quer durch 
die Musikgeschichte seien kurz er-
wähnt: In den archaischen Religio-
nen spricht man von der Symbiose 
von Priester und Medizinmann in 
einer Person. Die Odyssee von Homer 
spricht von beschwörenden Gesän-
gen zur Blutstillung. Der Legende 
nach soll Bach dem russischen Ge-
sandten Hermann Carl von Keyser-
ling, der unter Schlaflosigkeit litt, 
Nacht für Nacht Goldbergvariationen 
von Johann Gottlieb Goldberg vorge-
spielt haben. Die Aussage, dass Mu-
sik heilt, geht in der jüdischen und 
christlichen Tradition zurück, die in 
der späteren theologischen Reflexi-
on mit der antiken Vorstellung der 
Musik als Therapeutikum verbunden 



Sonntag, 28.12.2025
Fest der Heiligen Familie
L I	 Sir 3,2-6.12-14
L II	 Kol 3,12-21
E	 Mt 2,13-15.19-23

Montag, 29.12.2025
L	 1 Joh 2,3-11
E	 Lk 2,22-35

Dienstag, 30.12.2025
L	 1 Joh 2,12-17
E	 Lk 2,36-40

Mittwoch, 31.12.2025
Silvester
L	 1 Joh 2,18-21
E	 Joh 1,1-18

Donnerstag, 01.01.2026
Hochfest der  
Gottesmutter Maria
Weltfriedenstag
L I	 Num 6,22-27
L II	 Gal 4,4-7
E	 Lk 2,16-21

Freitag, 02.01.2026
L	 1 Joh 2,22-28
E	 Joh 1,19-28

Samstag, 03.01.2026
L	 1 Joh 2,29 – 3,6
E	 Joh 1,29-34

wird. Für Platon besteht die besondere Wirkung der Mu-
sik darin, dass sie unter anderem Erkenntnis vermitteln 
kann, der gegenüber die Seele sich unmöglich indifferent 
verhalten kann; Tonart und Taktart rufen diese Wirkung 
hervor. 
Eine große Wirkungsgeschichte für Musik als Therapie 
in einer theologischen wie geistlichen Sicht besitzen die 
Aussagen von Martin Luther. In einem Vorwort für „alle 
guten Gesangbücher“ nennt Frau Musica die guten und 
therapeutischen Wirkungen der Musik: „Fährt hin mit al-
ler Traurigkeit […], dass solche Freud kein Sünde sei […]. 
Dem alle Freud der ganzen Welt dem Teufel sie (Musik, 
Vf.) sein Werk zerstört […] Das zeugt Davids, des Königs 
Tat, der dem Saul oft gewehret hat mit gutem süßem 
Harfenspiel.“
Die therapeutische Funktion der Musik findet in der mo-
dernen Medizin eine neue Aktualität. Die Musiktherapie 
als Behandlungsmethode kennt viele Einsatzbereiche 
(Jugendliche, Suchttherapie, Verhaltensforschung usw.). 
Der Einsatz der Musik und des Singens findet des Wei-
teren in der Langzeittherapie von Demenzkranken eine 
hohe Akzeptanz. Musik drückt Emotionen aus, aktiviert 
Energie, gibt Struktur und bindet das Individuum in ein 
gemeinschaftliches Tun.
Anthropologische wie spirituelle und theologische  
Aspekte der Musik, des Musizierens und des Singens 
fasst Augustinus in sein bekanntes Diktum zusammen: 
„Wer singt, betet doppelt.“

Wolfgang W. Müller, em. Professor für Dogmatik, Luzern


